
JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

90 

 

EVALUASI PEMBELAJARAN DALAM QS. AZ-ZALZALAH AYAT 7,8 DAN 

IMPLIKASINYA TERHADAP PEMBENTUKAN  
KARAKTER SISWA 

 
1) Risma Putri Rahayu, 2) Cucu Surahman, 3) Elan Sumarna 

Universitas Pendidikan Indonesia, Universitas Pendidikan Indonesia, Universitas 

Pendidikan Indonesia  

rismaputrirahayu6@upi.edu, cucusurahman@upi.edu , elan_sumarna@upi.edu 

 
Abstrak   

 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai evaluasi yang terkandung dalam QS. Az-
Zalzalah ayat 7-8 serta memahami implikasinya terhadap pembentukan karakter siswa 
dalam konteks pendidikan Islam. Ayat-ayat ini menekankan pentingnya penilaian terhadap 
setiap amal perbuatan, bahkan yang paling kecil sekalipun, sehingga memiliki relevansi 
yang kuat dalam konsep evaluasi pendidikan. Melalui pendekatan kualitatif berbasis studi 
pustaka (library research), penelitian ini menggunakan lima tafsir Al-Qur'an sebagai sumber 
utama analisis, yaitu Tafsir Al-Muyassar, Tafsir An-Nur, Tafsir Ibnu Katsir, Tafsir Al-Munir, 
dan Tafsir Al-Mishbah. Dengan menggali pandangan dari masing-masing tafsir tersebut, 
penelitian ini bertujuan memperluas wawasan tentang evaluasi pendidikan dalam Islam 
yang menyeluruh dan seimbang, sehingga dapat memperkaya pemahaman mengenai 
pendekatan penilaian yang holistik. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa evaluasi 
dalam pendidikan Islam seharusnya tidak terbatas pada pengukuran aspek kognitif atau 
intelektual saja, tetapi juga mencakup aspek afektif (nilai dan emosi) serta psikomotorik 
(keterampilan dan tindakan). Pendekatan evaluasi ini diharapkan dapat mendorong 
pembentukan akhlak mulia pada peserta didik, sehingga mereka dapat mengembangkan 
karakter yang selaras dengan nilai-nilai ajaran Islam. Penelitian ini juga menemukan 
adanya ketimpangan dalam praktik evaluasi pendidikan saat ini, di mana banyak guru 
lebih berfokus pada aspek kognitif, sementara aspek afektif dan psikomotorik masih sering 
terabaikan. Padahal, pendekatan evaluasi yang ideal membutuhkan perhatian yang 
seimbang terhadap seluruh dimensi perkembangan siswa secara utuh. Kesimpulan dari 
penelitian ini menekankan pentingnya pendekatan evaluasi yang komprehensif dan 
seimbang untuk membentuk karakter siswa sesuai dengan nilai-nilai Islam, sehingga 
mereka dapat tumbuh menjadi individu yang berakhlak baik, memiliki integritas, dan siap 
menghadapi tantangan kehidupan dengan nilai-nilai moral yang kuat. 
 
Kata kunci: komprehensif, evaluasi, karakter 
 
Abstract 
 
This research aims to examine the evaluative values contained in Surah Az-Zalzalah, verses 
7-8, and to understand their implications for character development in students within the 
context of Islamic education. These verses emphasize the importance of assessing every 
action, no matter how small, making them highly relevant to the concept of educational 
evaluation. Through a qualitative approach based on library research, this study utilizes five 
Quranic exegeses as primary sources for analysis, namely Tafsir Al-Muyassar, Tafsir An-
Nur, Tafsir Ibn Kathir, Tafsir Al-Munir, and Tafsir Al-Mishbah. By exploring perspectives from 
each of these exegeses, the study seeks to broaden insights into comprehensive and 
balanced educational evaluation within Islam, enriching the understanding of a holistic 
approach to assessment. The findings indicate that evaluation in Islamic education should 
not be limited to cognitive or intellectual aspects alone but should also encompass affective 
(values and emotions) and psychomotor (skills and actions) dimensions. This evaluative 
approach is expected to encourage the development of noble character in students, allowing 
them to cultivate qualities aligned with Islamic teachings. The study also identifies a 

disparity in current educational evaluation practices, where many teachers focus primarily 
on cognitive aspects, while affective and psychomotor aspects are often neglected. An ideal 
evaluation approach, however, requires balanced attention to all dimensions of students' 
holistic development. The conclusion of this research underscores the importance of a 

mailto:rismaputrirahayu6@upi.edu
mailto:cucusurahman@upi.edu
mailto:elan_sumarna@upi.edu


JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

91 

 

comprehensive and balanced evaluation approach to shape students' character according to 
Islamic values, enabling them to grow into individuals with good character, integrity, and the 
resilience to face life’s challenges grounded in strong moral values. 
 
Keywords: comprehensive, evaluation, character 

 

1. PENDAHULUAN  

Pendidikan merupakan sarana fundamental dalam membentuk karakter 

dan perilaku manusia. Dalam Islam, pendidikan tidak hanya berfokus pada 
pengembangan aspek intelektual, tetapi juga penanaman nilai-nilai spiritual 

dan moral yang integral dengan kehidupan sehari-hari. Salah satu aspek 
penting dalam proses pendidikan adalah evaluasi, yang berfungsi sebagai alat 

untuk mengukur capaian pembelajaran serta memantau perkembangan 

perilaku peserta didik. Dalam konteks pendidikan Islam, evaluasi tidak terbatas 
pada penilaian kognitif semata, tetapi mencakup dimensi amal, akhlak, dan 

spiritualitas yang bertujuan untuk membentuk insan yang berkarakter sesuai 
dengan nilai-nilai ajaran Islam. 

Al-Quran bukan hanya dipandang sebagai kumpulan ayat-ayat suci, 
tetapi juga berfungsi sebagai panduan hidup bagi umat Islam dalam berbagai 

aspek kehidupan (Anton et al., 2024). Termasuk memberikan arahan yang 

komprehensif mengenai konsep evaluasi dalam kehidupan manusia. Salah satu 
ayat yang relevan dengan konsep evaluasi ini terdapat dalam QS. Az-Zalzalah 

ayat 7-8, yang menekankan bahwa setiap amal, baik besar maupun kecil, akan 
mendapatkan balasannya. Ayat ini memberikan gambaran jelas bahwa tidak 

ada perbuatan yang luput dari penilaian, dan setiap individu akan bertanggung 
jawab atas tindakan mereka. Prinsip ini dapat dijadikan landasan bagi konsep 

evaluasi dalam pendidikan, terutama dalam pembentukan karakter peserta 
didik. Pembelajaran yang efektif bukan hanya dinilai dari seberapa banyak 

materi yang dipahami oleh siswa, tetapi juga dari sejauh mana siswa mampu 

menginternalisasi nilai-nilai akhlak yang baik dalam kehidupan sehari-hari. 
Oleh karena itu, evaluasi pembelajaran dalam Islam harus bersifat holistik, 

mencakup penilaian aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik, serta 
mengarahkan pada pembentukan akhlak mulia. QS. Az-Zalzalah ayat 7-8 

memberikan paradigma baru dalam evaluasi pembelajaran, di mana setiap 
amal dan perbuatan menjadi objek evaluasi, baik dalam konteks akademik 

maupun kehidupan moral siswa. 
Namun di lapangan, masih terdapat kesenjangan praktik evaluasi yang 

belum sesuai dengan yang diharapkan. Banyak guru yang masih mengevaluasi 

siswa dengan tidak memperhatikan prinsip komprehensif, sehingga hanya 
fokus kepada aspek tertentu saja. Seperti Pendidik kerap kali hanya 

memusatkan perhatian pada evaluasi di ranah kognitif, padahal dalam 
pendidikan seharusnya evaluasi mencakup tiga ranah, yaitu kognitif, afektif, 

dan psikomotor (Ramadhani, Nahar, & Syaukani, 2018). Selain itu Selama 
pembelajaran daring di masa pandemi, banyak evaluasi yang dilakukan secara 

online tidak mampu mencerminkan kemampuan siswa dengan tepat. Tugas-

tugas yang diberikan kepada siswa sering kali dikerjakan oleh orang tua, bukan 
oleh siswa itu sendiri. Akibatnya, prestasi siswa mengalami penurunan, karena 

materi yang seharusnya disampaikan secara langsung dalam pembelajaran 
tatap muka menjadi sulit dipahami oleh siswa (Nurfadhilah, Siregar, Rabi’ah, 

& Nudin, 2021). 
Penelitian yang serupa telah dilakukan seperti Huljannah dengan hasil 

“Bagi peserta didik, evaluasi digunakan untuk melihat dan mengukur capaian 
keberhasilan selama mengikuti pembelajaran di kelas. Bagi pendidik, evaluasi 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

92 

 

digunakan untuk mengetahui keberhasilan proses pembelajaran yang ia 

lakukan” (Huljannah, 2021). Penelitian Hidayat dan Asyafah dengan hasil 

“Implikasinya, evaluasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam di sekolah mesti 
dilakukan secara kontinuitas, komprehensif, dan terintegrasi. Pendidik 

Pendidikan Agama Islam harus mampu mengevaluasi perkembangan peserta 
didik mencakup aspek aqliyah, qolbiyah, dan amāliyah” (Hidayat & Asyafah, 

2019). Kemudian penelitian Lubis menunjukkan “pengadaan evaluasi dalam 
Islam pada lingkup belajar mengajar memegang peranan penting” (Lubis, 2018).  

Artikel ini akan menganalisis konsep evaluasi pembelajaran dalam QS. 

Az-Zalzalah ayat 7-8. Penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-nilai 
evaluasi yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan bagaimana nilai-nilai tersebut 

dapat diimplikasikan dalam konteks pendidikan modern, khususnya dalam 
upaya pembentukan karakter siswa. Dengan analisis ini, diharapkan dapat 

ditemukan model evaluasi yang tidak hanya mengukur aspek intelektual siswa, 
tetapi juga menilai integritas moral dan kepribadian mereka sesuai dengan 

ajaran Islam. 

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian kualitatif yaitu berupa library 
research (studi pustaka) untuk menganalisis Al-Qur’an surah az-Zalzalah ayat 
7-8 dalam konteks evaluasi pendidikan. Sumber data utama menggunakan 

lima kitab tafsir yaitu tafsir Al-Muyassar, Tafsir An-Nur, Tafsir Ibnu Katsir, 
Tafsir Al-Munir dan Tafsir Al-Mishbah, serta literatur sekunder terkait seperti 

buku, artikel ilmiah. Data dikumpulkan melalui pembacaan mendalam 

terhadap ayat tersebut, pengkajian penafsiran dari setiap kitab tafsir, dan 
analisis literatur pendukung. Teknik analisis data dilakukan secara deskriptif-

analitis.  
 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Menurut Carl H. Witherington (1952) “an evaluation is a declaration that 
something has or does not have value”. Menurut  Guba dan Lincoln (1985) “ a 

process for describing an evaluand and judging its merit and worth”. Evaluasi 
merupakan suatu proses untuk menggambarkan peserta didik dan 

menimbangnya dari segi nilai dan arti. Evaluasi merupakan proses untuk 
menggambarkan peserta didik serta menimbangnya berdasarkan aspek nilai dan 

makna (Arifin, 2019). Evaluasi adalah proses terencana untuk mengumpulkan 

informasi mengenai kemajuan, pertumbuhan, dan perkembangan peserta didik 
terhadap tujuan pendidikan, sehingga hasilnya dapat digunakan sebagai dasar 

pengambilan keputusan (Sawaluddin, 2018). Evaluasi merupakan alat pengukur 
yang berfokus pada moralitas yang bersifat mendidik dan upaya untuk 

memahami keberhasilan dan keterlambatan dalam pencapaian tujuan 
pendidikan. Sehingga,  dapat dipahami evaluasi merupakan proses terstruktur 

untuk menilai peserta didik berdasarkan nilai, makna, dan perkembangan 
mereka, yang hasilnya berguna sebagai dasar dalam pengambilan keputusan 

pendidikan. 

Sasaran atau objek evaluasi pendidikan mencakup seluruh aspek kegiatan 
atau proses pendidikan yang menjadi fokus untuk memperoleh informasi penting 

terkait proses tersebut. Objek evaluasi mengacu pada elemen-elemen yang 
ditetapkan evaluator untuk dinilai, termasuk input, transformasi, dan output. 

Pada komponen input, evaluasi mempertimbangkan kemampuan, kepribadian, 
sikap, dan inteligensi calon peserta didik untuk mengikuti program. Transformasi 

meliputi kurikulum, metode penilaian, media pendidikan, sistem administrasi, 
serta tenaga pendidik. Sementara itu, output mencakup hasil keseluruhan 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

93 

 

kegiatan belajar-mengajar, di mana peserta didik baru dipandang sebagai “bahan 

mentah” yang diproses melalui pendidikan formal. Proses ini dipengaruhi oleh 

karakteristik individu peserta didik, masukan instrumental, dan lingkungan, yang 
bersama-sama membentuk “output” atau hasil akhir pendidikan setelah proses 

transformasi (Kusmiyati, 2022).  
Ruang lingkup evaluasi pembelajaran mencakup berbagai aspek yang 

berkaitan erat dengan objek evaluasi. Ketika objeknya adalah pembelajaran, 
seluruh komponen yang berhubungan dengannya termasuk dalam ruang lingkup 

evaluasi. Berdasarkan berbagai perspektif, ruang lingkup ini mencakup domain 

hasil belajar, sistem pembelajaran, proses dan hasil belajar, serta kompetensi. 
Dalam perspektif domain hasil belajar, Bloom (1956) mengelompokkan hasil 

belajar ke dalam tiga domain: kognitif, afektif, dan psikomotor, yang berkembang 
dari tingkat sederhana hingga kompleks. Dari perspektif sistem pembelajaran, 

ruang lingkup evaluasi mencakup program, proses pelaksanaan, dan hasil 
pembelajaran untuk menilai efektivitas. Evaluasi proses dan hasil belajar juga 

meliputi sikap, motivasi, pemahaman materi, kecerdasan, kesehatan, dan 
keterampilan siswa. Dalam penilaian berbasis kelas, ruang lingkup ini meliputi 

kompetensi dasar mata pelajaran, kompetensi rumpun pelajaran, kompetensi 

lintas kurikulum, kompetensi tamatan, dan kompetensi pencapaian keterampilan 
hidup sesuai panduan Kurikulum Berbasis Kompetensi oleh Departemen 

Pendidikan Nasional (2004) (Arifin, 2019).  
Evaluasi mempertimbangkan berbagai aspek yang di nilai. Tiga aspek yang 

dinilai dalam evaluasi adalah kognitif atau pengetahuan, afektif atau sikap, dan 
psikomotorik atau keterampilan (Phafiandita, Permadani, Pradani, & Wahyudi, 

2022). Evaluasi tidak berlandaskan pada hukum legal formal yang kaku dan 

hanya mengandalkan indikator hitam putih. Evaluasi berfokus pada aspek nilai, 
bukan semata-mata pada kecerdasan intelektual atau prestasi akademik. Dalam 

pelaksanaannya, evaluasi berperan untuk mengarahkan dan membimbing 
peserta didik agar secara sadar mengenali berbagai kekurangan dan kelemahan 

mereka. Evaluasi juga membantu mereka melakukan perubahan-perubahan 
konstruktif secara terencana, sistematis, dan berkelanjutan (mudawah), sejauh 

yang memungkinkan. Pada akhirnya, evaluasi harus membantu peserta didik 
dalam menemukan jati diri mereka sebagai makhluk ciptaan Allah, yang memiliki 

potensi dan kelemahan masing-masing (Suteja, 2012).  

Tujuan evaluasi pembelajaran dapat dikelompokkan menjadi 2, yaitu 
tujuan umum dan tujuan khusus. Secara umum, evaluasi dalam pendidikan 

memiliki dua tujuan utama, yaitu: (1) Mengumpulkan data sebagai bukti yang 
dapat digunakan untuk menilai sejauh mana kemampuan dan keberhasilan 

peserta didik dalam mencapai tujuan kurikuler setelah mereka menyelesaikan 
proses pembelajaran dalam periode yang telah ditentukan. (2) Menilai efektivitas 

metode pengajaran yang digunakan oleh pendidik serta aktivitas belajar peserta 
didik, sehingga dapat diketahui tingkat keberhasilan proses pembelajaran 

tersebut. Adapun tujuan khusus dari evaluasi dalam pendidikan adalah: (1) 

Sebagai sarana untuk mendorong aktivitas belajar peserta didik selama mengikuti 
program pendidikan. (2) Untuk menemukan faktor-faktor yang mempengaruhi 

keberhasilan maupun ketidakberhasilan peserta didik dalam mencapai tujuan 
pembelajaran, sehingga solusi atau tindakan perbaikan dapat dirancang dan 

diterapkan (Sudijono, 2007).  
Fungsi evaluasi dalam pendidikan memiliki cakupan yang luas. Secara 

psikologis, evaluasi membantu peserta didik memahami sejauh mana kemajuan 

mereka, memberikan rasa puas dan tenang. Secara sosiologis, evaluasi berperan 
memastikan kemampuan peserta didik untuk berkomunikasi dan beradaptasi di 

masyarakat serta mengembangkan potensi sosialnya. Dari segi didaktis-metodis, 
evaluasi mendukung guru dalam menempatkan peserta didik dalam kelompok 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

94 

 

sesuai kemampuan dan memperbaiki proses pembelajaran. Evaluasi juga 

membantu menentukan posisi akademik peserta didik dalam kelompoknya, yang 

penting bagi orang tua untuk memantau perkembangan anak. Selain itu, evaluasi 
mengukur kesiapan peserta didik dalam melanjutkan program pendidikan dan 

memberikan panduan bagi guru dalam bimbingan serta pemilihan jalur 
pendidikan. Secara administratif, evaluasi menyediakan laporan kemajuan 

kepada pihak-pihak terkait, termasuk orang tua, pemerintah, dan sekolah (Arifin, 
2019).  

Secara umum jenis evaluasi pembelajaran terbagi menjadi dua yaitu, tes 

dan non-tes. Tes, yang secara istilah berarti alat pengukur standar yang objektif 
dalam menilai kemampuan peserta didik melalui berbagai soal atau tugas. Tes 

dalam pendidikan melibatkan berbagai bentuk, termasuk tes seleksi untuk 
menentukan kelulusan, tes awal untuk mengetahui kemampuan awal siswa, tes 

akhir untuk mengukur pencapaian, tes diagnostik untuk mengetahui kesulitan 
belajar, tes formatif untuk evaluasi periodik, dan tes sumatif sebagai penilaian 

akhir. Selain tes, evaluasi non-tes dilakukan tanpa pengujian langsung, 
melainkan melalui observasi dan wawancara untuk mengamati perilaku dan sikap 

siswa. Teknik non-tes meliputi skala bertingkat, kuesioner, daftar cocok, 

wawancara, pengamatan, dan riwayat hidup, yang lebih sering digunakan untuk 
mengevaluasi ranah afektif dan psikomotorik peserta didik (A. A. Rahman & 

Nasryah, 2019). 

 

QS. Az-Zalzalah Ayat 7-8 

Yang artinya, (7) "Siapa yang mengerjakan kebaikan seberat zarah, dia 

akan melihat (balasan)-nya. (8) Siapa yang mengerjakan kejahatan seberat zarah, 
dia akan melihat (balasan)-nya".   

Sebab turunnya ayat ini yaitu, Ibnu Abi Hatim meriwayatkan dari Said bin 

Jabir yang berkata, “Tatkala turun ayat, ‘Dan mereka memberikan makanan yang 
disukainya...,’ kaum muslimin berpikiran bahwa mereka tidak akan diberi pahala 

jika melakukan kebaikan yang kecil, sementara yang lain berpandangan bahwa 
mereka tidak akan mendapatkan siksaan jika melakukan dosa-dosa kecil, seperti 

berbohong, melihat kepada yang haram, menggunjing, dan hal-hal sejenis. 

Mereka antara lain berkata, ‘Sesungguhnya Allah hanya menyiksa orang-orang 
yang melakukan dosa besar.’ Allah lalu menurunkan ayat, “Maka barangsiapa 

mengerjakan kebaikan seberat zarrah, niscaya dia akan melihat (balasan)nya. 
Dan barangsiapa mengerjakan kejahatan seberat zarrah, niscaya dia akan melihat 

(balasan)nya.”(As-Suyuthi, 2008).  

Ayat ini bertujuan meluruskan pemahaman tentang pentingnya amal 

sekecil apapun, baik dalam bentuk kebaikan maupun keburukan. Sebelumnya, 

ada anggapan di kalangan kaum muslimin bahwa hanya amal besar yang akan 
dinilai oleh Allah, sedangkan dosa kecil dianggap tidak mendatangkan hukuman. 

Mereka berpikir bahwa hanya dosa besar yang mengundang siksa Allah, sehingga 
cenderung meremehkan perbuatan kecil seperti berbohong, melihat yang haram, 

atau menggunjing. Namun, Allah menurunkan ayat yang menegaskan bahwa 

setiap amal, bahkan yang seberat zarrah, baik itu kebaikan maupun keburukan, 
akan mendapat balasannya. Ayat ini mengingatkan bahwa sekecil apapun 

perbuatan seseorang, tetap memiliki konsekuensi dan akan diperhitungkan di sisi 
Allah. 

 

Ragam Tafsir QS. Az-Zalzalah Ayat 7-8 

 Dalam penelitian ini penulis memuat lima tafsir dalam menjelaskan QS. 

Az-Zalzalah ayat 7-8, diantaranya sebagai berikut: 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

95 

 

1. Tafsir Al-Muyassar Jilid VI 

Ayat 7 “Barangsiapa yang melakukan perbuatan yang baik seberat 

dzarrah (seberat seekor semut yang sangat kecil), iapun akan melihat 
pahalanya di sisi Allah. Maka janganlah seseorang memandang remeh 

terhadap perbuatan baik yang kelihatannya kecil karena perbuatan 
tersebut akan mempunyai nilai yang tinggi apabila disertai niat yang baik 

dan benar, seperti tersenyum kepada orang lain”. Ayat 8 “Dan barangsiapa 
yang melakukan perbuatan jelek seberat zarrah (seberat seekor semut yang 

sangat kecil), maka dia akan mengetahui siksaannya, maka janganlah 

seorang menganggap remeh terhadap perbuatan jelek yang kelihatannya 
kecil. Banyak sekali orang tergelincir karena ucapan atau perbuatan kecil 

yang dianggapnya remeh, bahkan dosa besar biasanya dimulai dari 
menyepelekan dosa kecil” (Mashudi, 2019).  

Dapat disimpulkan tafsir ini menegaskan bahwa setiap perbuatan, 
sekecil apa pun-baik atau buruk akan mendapatkan balasan dari Allah. 

Kebaikan kecil, seperti senyuman yang tulus, memiliki nilai besar jika 

dilakukan dengan niat yang ikhlas. Sebaliknya, dosa kecil juga tidak boleh 
diremehkan, karena seringkali pelanggaran kecil dapat membawa 

seseorang pada dosa yang lebih besar. Pesan ini mengingatkan agar 
manusia tidak meremehkan perbuatan baik atau buruk sekecil apa pun, 

karena semuanya akan dipertanggungjawabkan di akhirat. 
 

2. Tafsir An-Nuur 
Dalam tafsir An-Nuur menjelaskan bahwa “pada hari itu, masing-

masing manusia mendapat pembalasan atas amalannya, betapa pun 

kecilnya amal itu. Tidak ada perbedaan antara manusia yang mukmin dan 
yang kafir. Hanya saja, kebaikan-kebaikan orang kafir tidak dapat 

melepaskan mereka dari azab kekafiran. Sebab, mereka memang kekal di 
dalam kekafiran. Dengan demikian dapatlah kita ketahui bahwa arti amal-

amal orang kafir dipandang sia-sia dan tidak memberi manfaat kepada 
mereka. Artinya, amal itu tidak dapat melepaskan mereka dari azab 

kekafiran, walaupun dapat meringankan sebagian azab”(Ash-Shiddieqy, 

2000).  
Dapat disimpulkan bahwa tafsir ini menjelaskan bahwa pada hari 

pembalasan, setiap manusia akan menerima ganjaran atas perbuatannya, 
sekecil apa pun. Meski tidak ada perbedaan dalam penilaian amal antara 

orang mukmin dan kafir, kebaikan yang dilakukan orang kafir tidak dapat 
membebaskan mereka dari azab akibat kekafiran, meskipun dapat 

meringankan sebagian siksa. Ini menunjukkan bahwa amal orang kafir 
dianggap sia-sia dalam hal menyelamatkan mereka dari hukuman 

kekafiran. 

 
3. Tafsir Ibnu Katsir 

Dalam tafsir Ibnu Katsir dijelskan bahwa “Imam al-Bukhari 
meriwayatkan dari Abu Hurairah, bahwa Rasulullah saw bersabda: "Kuda 

itu untuk tiga orang. Bagi seseorang kuda itu akan menjadi pahala, bagi 
seorang lagi akan menjadi satar (penutup), dan bagi seorang yang lainnya 

akan menjadi dosa. Adapun orang yang mendapatkan pahala adalah orang 

yang mengikat kuda itu di jalan Allah, lalu dia membiarkannya di tempat 
penggembalaan atau taman dalam waktu yang lama, maka apa terjadi 

selama masa penggembalaannya di tempat penggembalaan dan taman itu’ 
maka ia akan menjadi kebaikan baginya. Dan jika dia menghentikan masa 

penggembalaannya lalu kuda itu melangkah satu atau dua langkah, maka 
jejak kaki dan juga kotorannya akan menjadi kebaikan baginya. Dan jika 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

96 

 

kuda itu menyeberangi sungai lalu ia minum air dari sungai tersebut, maka 

yang demikian itu menjadi kebaikan baginya, dan kuda itu pun bagi orang 

tersebut adalah pahala. Dan orang yang mengikat kuda itu karena untuk 
memperkaya diri dan demi kehormatan diri tetapi dia tidak lupa hak Allah 

dalam pemeliharaannya, maka kuda itu akan menjadi satar baginya. Serta 
orang yang mengikatnya karena perasaan bangga dan riya’, maka ia hanya 

akan menjadi dosa baginya.” 
“Kemudian Rasulullah saw ditanya tentang keledai, maka beliau 

bersabda: “Allah tidak menurunkan sedikitpun mengenainya melainkan 

ayat yang mantap dan mencakup ini: “Barangsiapa mengerjakan kebaikan 
seberat dzarrah pun, niscaya dia akan melihat (balasan)nya. Dan 
barangsiapa yang mengerjakan kejahatan seberat dzarrah pun, niscaya dia 
akan melihat (balasan)nya pula.” Diriwayatkan oleh Muslim” (Abdullah, 

2005).  

Dalam tafsir Ibnu Katsir, hadits yang diriwayatkan oleh Abu 
Hurairah menguraikan bahwa kuda dapat menjadi pahala, penutup, atau 

dosa bagi pemiliknya tergantung pada niat dan tujuannya. Jika kuda 
dipelihara untuk tujuan di jalan Allah, segala aktivitasnya, termasuk jejak 

dan kotorannya, akan bernilai pahala. Jika dipelihara untuk kemuliaan diri 
namun tetap menjaga hak Allah, maka kuda itu menjadi penutup (satar) 

bagi pemiliknya. Namun, jika niatnya hanya untuk kebanggaan dan riya’, 
kuda itu akan menjadi dosa baginya. Rasulullah SAW menegaskan bahwa 

setiap amal baik dan buruk, sekecil apa pun, akan mendapatkan balasan 

dari Allah sesuai dengan QS. Al-Zalzalah ayat 7-8 . 
 

4. Tafsir Al-Munir 
Dalam tafsir Al-Munir dijelaskan bahwa “Barangsiapa yang beramal 

saleh di dunia seberat semut kecil atau seberat butiran debu yang tidak 
bisa dilihat melainkan di tengah pancaran sinar matahari meskipun sekecil 

itu, dia akan mendapati balasannya kelak di hari Kiamat sehingga dia 

gembira. Demikian pula orang yang berbuat buruk di dunia, meskipun 
sepele atau sedikit, dia pun akan mendapatkan balasannya kelak di hari 

Kiamat sehingga hal itu akan menyakitinya.” “Ayat ini senada dengan QS. 
Al-Anbiyaa ayat 47, al-Kahfi ayat 49.” 

“Dalam Shahih Bukhari diriwayatkan dari Adi secara marfu’ 
Rasulullah saw. bersabda, “Takutlah kamu dengan neraka sekalipun 
dengan separuh biji kurma. Barangsiapa tidak mendapatinya maka dengan 
perkataan yang baik.” 

“Juga diriwayatkan, “Janganlah sekali-kali kamu meremehkan 

kebaikan sedikit pun. Meskipun kamu hanya menjulurkan timba untuk 
memberi minum orang yang minta minum dan meskipun itu hanya dengan 
wajah berseri ketika bertemu temanmu.” 

“Di dalam hadits shahih juga diriwayatkan, “Wahai wanita-wanita 
Mukminah. Janganlah sekali-kali seseorang itu meremehkan pemberian 
tetangganya, meskipun itu hanya berupa kuku unta.” 

“Dalam hadits lain yang diriwayatkan oleh Ahmad dan Bukhari 

dalam tarikh serta Nasa`i dari Hawwa` binti Sakan, “Berilah orang yang 
meminta-minta meskipun hanya dengan kuku yang terbakar.” 

“Ahmad meriwayatkan dari Aisyah bahwasanya Rasulullah saw. 
bersabda, “Wahai Aisyah berlindunglah kamu dari neraka meskipun hanya 
dengan separuh kurma. Karena sesungguh separuh kurma tersebut dapat 

memenuhi orang yang sedang lapar sebagaimana orang yang telah 
kenyang.” 

“Ibnu Jarir dan lbnu Abi Hatim meriwayatkan dari Anas, dia berkata, 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

97 

 

“Abu Bakar pernah makan bersama Nabi saw., lantas turunlah ayat, “Maka 
barang siapa mengerjakan kebaikan seberat zarrah, niscaya dia akan 
melihat (balasan)nya. Dan barangsiapa mengerjakan kejahatan seberat 
zarrah, niscaya dia akan melihat (balasan)nya.” Abu Bakar pun 

mengangkat tangannya dan berkata, “Wahai Rasulullah, apakah 
sesungguhnya aku akan dibalas karena kejahatan yang telah aku perbuat 

walau sebesar dzarrah?” Rasul menjawab, “Wahai Abu Bakar, apa yang 

kamu lihat dari sesuatu yang tidak kamu senangi di dunia, maka 
timbangannya adalah dengan dzarrah kejelekan dan Allah menyimpan 
bagimu timbangan dzarrah kebaikan hingga ia dimatikan oleh Allah pada 
hari Kiamat.” 

“Ibnu Jarir meriwayatkan dari Abdullah bin Amr bin ‘Ash 
bahwasanya dia berkata, “Ketika turun surah al-Zalzalah pada waktu Abu 

Bakar sedang duduk, lantas dia menangis. Rasulullah saw. bertanya, “Apa 
yang membuatmu menangis wahai Abu Bakar?” Dia menjawab, “Surah ini 
membuatku menangis.” Rasulullah bersabda kepadanya, “Seandainya 

kalian tidak bersalah dan berdosa lantas Allah mengampuni kalian, maka 
pastilah Dia akan menciptakan umat yang bersalah dan berdosa, maka Dia 

akan mengampuni mereka.” 
“Mengenai kebaikan-kebaikan kaum kafir Ibnu Abbas berkata, 

“Tidaklah seorang Mukmin dan kafir itu melakukan kebaikan atau 

kejelekan melainkan Allah akan memperlihatkannya kepadanya. Orang 
Mukmin akan diampuni kejelekannya dan diberi pahala atas kebaikannya. 

Sementara itu, orang kafir kebaikannya akan ditolak dan disiksa karena 
kejelekannya.” 

“Berdasarkan hal itu, orang kafir akan disiksa karena kekafirannya, 
sedangkan kebaikannya hanya akan bermanfaat baginya selama di dunia 

saja, seperti menolak kejahatan atau bahaya dari dirinya. Adapun di 

akhirat, kebaikannya tersebut tidak akan bermanfaat dan tidak akan dapat 
membebaskannya dari siksa kekafiran yang mengekalkan di neraka. Allah 

SWT berfirman, “Dan Kami akan perlihatkan segala amal yang mereka 
kerjakan, lalu Kami akan jadikan amal itu (bagaikan) debu yang 
beterbangan.” (al-Furqaan:23).” (Az-Zuhaili, 2013). 

Dapat disimpulkan tafsir Al-Munir menekankan bahwa setiap amal, 

sekecil apa pun, akan dibalas pada hari Kiamat. Amal baik, bahkan yang 

tampak remeh seperti senyuman, akan membawa kegembiraan bagi 
pelakunya, sementara perbuatan buruk sekecil apa pun akan 

menimbulkan penyesalan. Beberapa hadits memperkuat pentingnya amal 
kecil, seperti memberi bantuan walau dengan separuh kurma, dan 

menunjukkan bahwa amal baik sebaiknya tidak diremehkan. Orang kafir 
juga akan melihat hasil perbuatan mereka; meski kebaikannya tidak 

bermanfaat di akhirat, amal tersebut dapat meringankan kesulitan mereka 
di dunia. Di akhirat, amal mereka akan dihancurkan seperti debu yang 

beterbangan (QS. Al-Furqaan: 23), karena kekafiran membuat mereka 

kekal dalam siksa. 
 

5. Tafsir Al-Mishbah 
Dalam tafsir Al-Misbah, dijelaskan bahwa “Di sanalah mereka 

masing-masing menyadari bahwa semua diperlakukan secara adil, maka 
barang siapa yang mengerjakan kebaikan seberat dzarrah yakni butir debu 

sekalipun, kapan dan di manapun niscaya dia akan melihatnya. Dan 

demikian juga sebaliknya barang siapa yang mengerjakan kejahatan 
seberat dzarrah sekalipun, niscaya dia akan melihatnya pula.” 

“Kata dzarrah ada yang memahaminya dalam arti semut yang kecil 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

98 

 

pada awal kehidupannya, atau kepala semut. Ada juga yang menyatakan 

dia adalah debu yang terlihat beterbangan di celah cahaya matahari yang 

masuk melalui lubang atau jendela. Sebenarnya kata ini digunakan untuk 
menggambarkan sesuatu yang terkecil, sehingga apapun makna 

kebahasaannya, yang jelas adalah ayat ini menegaskan bahwa manusia 
akan melihat amal perbuatannya sekecil apapun amal itu.” 

“Dalam konteks kecil atau besarnya amal, Nabi saw. bersabda: 
“Lindungilah diri kamu dari api neraka walau dengan sepotong kurma.” 

(HR. Bukhari dan Muslim melalui ‘Adi Ibn Hatim). Di kali lain beliau 

bersabda: “Hindarilah dosa-dosa kecil, karena sesungguhnya ada yang 
akan menuntut (pelakunya) dari sisi Allah (di hari Kemudian)” (HR. Ahmad 

dan al-Baihaqi melalui Abdullah Ibn Mas‘ud).” 
“Kata yarah(u) terambil dari kata ra'a yang pada mulanya berarti 

melihat dengan mata kepala. Tetapi ia digunakan juga dalam arti 
mengetahui. Sementara ulama menjelaskan bahwa jika Anda ingin 

memahaminya dalam arti melihat dengan mata kepala maka yang terlihat 

itu adalah tingkat-tingkat dan tempat-tempat pembalasan serta 
ganjarannya, dan bila memahaminya dalam arti mengetahui maka 

objeknya adalah balasan dan ganjaran amal itu. Dapat juga dikatakan 
bahwa diperlihatkannya amal dengan mata kepala, tidaklah mustahil 

bahkan kini dengan kemajuan teknologi semua aktivitas lahiriah manusia 

dapat kita saksikan walau setelah berlalu sekian waktu. Perlu dicatat 
bahwa diperlihatkannya amal itu tidak berarti bahwa semua yang 

diperlihatkan itu otomatis diberi balasan oleh Allah, karena boleh jadi 
sebagian di antaranya - apalagi amalan-amalan orang mukmin — 

dimaafkan oleh-Nya. Ayat di atas serupa dengan firman-Nya:  (QS. Al ‘Imran 
[3]: 30).” 

“Kata ‘amal yang dimaksud di sini termasuk pula niat seseorang. 

Amal adalah penggunaan daya manusia dalam bentuk apapun. Manusia 
memiliki empat daya pokok. Daya hidup, yang melahirkan semangat untuk 

menghadapi tantangan; daya pikir yang menghasilkan ilmu dan teknolog; 
daya kalbu yang menghasilkan niat, imajinasi, kepekaan dan iman; serta 

daya fisik yang melahirkan perbuatan nyata dan keterampilan.” 
“Kedua ayat di atas merupakan peringatan sekaligus tuntunan yang 

sangat penting. Alangkah banyaknya peristiwa-peristiwa besar - baik positif 
maupun negatif — yang bermula dari hal-hal kecil. Kobaran api yang 

membumihanguskan, boleh jadi bermula dari puntung rokok yang tidak 

sepenuhnya dipadamkan. Kata yang terucapkan tanpa sengaja dapat 
berdampak pada seseorang yang kemudian melahirkan dampak lain dalam 

masyarakatnya, karena itu pesan Nabi yang dikutip di atas sungguh perlu 
menjadi perhatian. Itu juga agaknya yang menjadi sebab mengapa surah 

ini yang mengandung tuntunan di atas dinilai sebagai seperempat 
kandungan al-Qur’an” (Shihab, 2002).  

Tafsir Al-Misbah menjelaskan bahwa pada hari Kiamat setiap orang akan 
menyaksikan amalnya, baik maupun buruk, sekecil apa pun. Kata "dzarrah" 

menggambarkan hal yang sangat kecil, seperti butiran debu atau kepala semut, 

untuk menegaskan bahwa amal yang tampak remeh tetap diperhitungkan. Nabi 
Muhammad SAW mengingatkan pentingnya menjaga diri dari api neraka walau 

dengan amal kecil, seperti memberikan sepotong kurma, dan menghindari dosa-
dosa kecil karena semuanya akan dimintai pertanggungjawaban. Ayat ini juga 

mencakup niat dan segala aspek perbuatan manusia. Melalui peringatan ini, 
manusia diingatkan bahwa hal-hal besar sering kali bermula dari hal kecil yang 

tampak sepele, dan karenanya penting untuk memperhatikan setiap perbuatan. 

 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

99 

 

Prinsip Evaluasi Pembelajaran dalam Al-Qur’an Az-Zalzalah Ayat 7-8 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia prinsip diartikan sebagai asas 

(kebenaran yang menjadi pokok dasar berpikir, bertindak, dan sebagainya); dasar 
(KBBI, 2016). Dari pengertian tersebut dapat dikatakan bahwa prinsip merupakan 

suatu landasan dalam menentukan cara dalam menilai, merespons, dan 

bertindak pada berbagai situasi. Dengan adanya prinsip, tindakan yang akan 
dilakukan dapat memiliki arah dan pijakan yang kuat, menjadikannya sebagai 

panduan dasar yang membentuk sikap serta perilaku dalam kehidupan. 

Dengan definisi diatas prinsip sangat penting dalam evaluasi pembelajaran, 

agar evaluasi yang dilakukan memiliki pijakan yang kuat, sehingga dapat 

membentuk sikap peserta didik sesuai dengan yang diharapkan. Penelitian ini 
berusaha menganalisis beragam tafsir QS. Az-Zalzalah ayat 7-8 di atas, sehingga 

mendapati di dalamnya beberapa prinsip evaluasi pembelajaran yang terkandung. 
Diantaranya: 

1. Prinsip Tujuan 

Dalam QS. Az-Zalzalah ayat 7-8, tujuan evaluasi yang terlihat adalah 
pemberian balasan bagi setiap perbuatan baik maupun buruk yang 

dilakukan oleh siapa pun. Mereka yang yang benyak melakukan kebaikan 
selama hidup di dunia akan memperoleh ganjaran berupa surga, 

sementara bagi mereka yang melakukan perbuatan buruk akan menerima 
balasan berupa neraka. 

Hasil evaluasi yang dilakukan tanpa tujuan yang jelas hanya akan 

menghabiskan waktu dan biaya, serta berpotensi merugikan peserta didik. 
Oleh karena itu, yang harus dirumuskan terlebih dahulu adalah tujuan 

dari evaluasi. Setelah tujuan tersebut ditentukan, teknik yang akan 
digunakan dapat dikembangkan, dan kemudian disusun tes sebagai alat 

untuk melakukan evaluasi (A. A. Rahman & Nasryah, 2019). 
 

2. Prinsip Komprehensif 

Dalam QS. Az-Zalzalah ayat 7-8, prinsip ini terlihat dari kata ‘amal 
yang mengandung perbuatan. Kata ‘amal dalam tafsir al-Misbah dalam 

ayat ini memuat penggunaan daya manusia dalam bentuk apapun. 
“Manusia memiliki empat daya pokok. Daya hidup, yang melahirkan 

semangat untuk menghadapi tantangan; daya pikir yang menghasilkan 
ilmu dan teknolog; daya kalbu yang menghasilkan niat, imajinasi, 

kepekaan dan iman; serta daya fisik yang melahirkan perbuatan nyata dan 
keterampilan”.  Berdasarkan hal tersebut jelas bahwa evaluasi haruslah 

mencakup berbagai aspek yang ada pada peserta didik.  

Evaluasi hasil belajar akan efektif jika dilakukan secara 
menyeluruh, mencakup semua aspek perilaku siswa, termasuk aspek 

kognitif (berpikir), aspek afektif (nilai atau sikap), serta aspek psikomotor 
(keterampilan) (Phafiandita et al., 2022).  

 
3. Prinsip Kontinuitas 

Dalam QS. Az-Zalzalah ayat 7-8, kata melakukan kebaikan atau 
keburukan, sekecil apa pun tindakannya, akan diperhitungkan oleh Allah, 

yang kemudian akan memberikan balasan atas setiap perbuatan yang 

dilakukan. Intinya, dalam surah ini Allah selalu menghitung segala 
perbuatan manusia, yang menunjukkan bahwa evaluasi Allah terhadap 

hamba-Nya bersifat berkelanjutan. 
Evaluasi pembelajaran PAI harus dilakukan secara berkelanjutan, 

tidak cukup hanya sekali atau hanya pada akhir semester. Evaluasi perlu 
dilakukan terus-menerus agar perkembangan peserta didik dapat dipantau 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

100 

 

setelah mengikuti proses pembelajaran (Hidayat & Asyafah, 2019).  

Prinsip kontinuitas menuntut evaluator untuk mengukur dan 

menilai peserta didik secara terus-menerus, sehingga dapat memperoleh 
gambaran perkembangan dan hasil belajar yang sesuai dengan kondisi 

sebenarnya. Dengan evaluasi yang berkesinambungan, evaluator dapat 
menghindari tindakan yang bersifat prediktif  (Fitrianti, 2018).  

 
4. Prinsip Objektif dan Adil  

Prinsip ini dalam QS. Az-Zalzalah ayat 7-8, bahwa setiap amal 

perbuatan manusia selama hidup di dunia dicatat oleh dua malaikat yang 
Allah tugaskan, tanpa adanya manipulasi atau pilih kasih. Baik perbuatan 

baik maupun buruk sekecil butiran debu akan dihitung oleh Allah, dan 
hasil pencatatan itu kelak akan diberikan balasannya di akhirat. 

Prinsip ini pun terlihat dari beragam tafsir di atas, khususnya tafsir 
An-Nuur bahwa: 

“Pada hari itu, masing-masing manusia mendapat pembalasan atas 
amalannya, betapa pun kecilnya amal itu. Tidak ada perbedaan antara 

manusia yang mukmin dan yang kafir. Hanya saja, kebaikan-kebaikan 

orang kafir tidak dapat melepaskan mereka dari azab kekafiran. Sebab, 
mereka memang kekal di dalam kekafiran. Dengan demikian dapatlah kita 

ketahui bahwa arti amal-amal orang kafir dipandang sia-sia dan tidak 
memberi manfaat kepada mereka. Artinya, amal itu tidak dapat 

melepaskan mereka dari azab kekafiran, walaupun dapat meringankan 
sebagian azab.” 

Dari penjelasan tersebut dapat diambil kesimpulan bahwa setiap 

perbuatan baik dan buruk seseorang akan dihitung oleh Allah Swt., 
meskipun perbuatan tersebut sekecil butiran debu. Selain itu, Allah juga 

menghitung amal kebaikan yang dilakukan oleh seseorang, meskipun 
orang tersebut bukan seorang Muslim. Namun, sebanyak apa pun amal 

kebaikan yang dilakukan oleh orang kafir, itu tidak akan menyelamatkan 
mereka dari siksa neraka, karena kekafiran yang mereka lakukan menjadi 

penghalang. 
Dalam evaluasi pembelajaran penilaian harus dilakukan secara 

objektif. Oleh karena itu, faktor-faktor subyektif, seperti hubungan pribadi 

antara guru dan siswa atau rasa tidak tega, tidak boleh mempengaruhi 
penilaian. Jika siswa memperoleh nilai yang kurang memuaskan, nilai 

tersebut tetap harus dicantumkan disertai dengan catatan motivasi bagi 
siswa dan pemberitahuan kepada orang tua (Magdalena, Fauzi, & Putri, 

2020). 
 

5. Prinsip Menunjukkan Perbedaan 
Prinsip ini dalam QS. Az-Zalzalah ayat 7-8, ditemukan jelas bahwa 

perbuatan manusia di dunia ini jelas beragam; ada yang melakukan 

kebaikan, dan ada pula yang berbuat keburukan. Kedua jenis amal ini 
memiliki perbedaan yang nyata. Allah memberi kebebasan bagi makhluk-

Nya untuk melakukan apa saja, namun di akhirat nanti, Dia akan 
memberikan balasan. Bagi mereka yang selama hidup di dunia berbuat 

kebaikan, balasannya adalah surga, sedangkan bagi yang melakukan 
keburukan, balasannya adalah neraka. 

Prinsip ini dalam pembelajaran bukan berarti bertindak tidak adil. 

Akan tetapi, kegiatan evaluasi perlu disesuaikan dengan tingkat 
pendidikan. Dengan evaluasi tersebut, pendidik dapat mengenali proses 

yang berhasil dan yang tidak berhasil (Suttrisno, Yulia, & Fithriyah, 2022).  

 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

101 

 

Implikasi Evaluasi terhadap Peningkatan Kualitas Pendidikan 

Evaluasi yang sesuai dengan nilai-nilai dari QS. Az-Zalzalah ayat 7-8 dapat 

meningkatkan kualitas pendidikan melalui cara berikut: 

1. Motivasi untuk Berbuat Baik dalam Proses Pembelajaran 

Kesadaran bahwa setiap usaha akan mendapatkan balasan 

menumbuhkan motivasi dalam diri peserta didik untuk terus berbuat baik, 
bekerja keras, dan menghargai setiap proses dalam belajar.  

Untuk mencapai perubahan perilaku, diperlukan motivasi. Motivasi 
adalah serangkaian upaya untuk menciptakan kondisi-kondisi tertentu, 

sehingga seseorang terdorong dan berkeinginan melakukan sesuatu. Jika 

ada rasa tidak suka, motivasi juga mendorong mereka untuk mengurangi 
atau menghindari perasaan tersebut. Motivasi belajar terbagi menjadi dua 

jenis, yaitu motivasi intrinsik (dorongan yang berasal dari dalam diri siswa 
yang memacunya untuk belajar) dan motivasi ekstrinsik (dorongan yang 

berasal dari lingkungan luar siswa yang memotivasi mereka untuk belajar) 
(Emda, 2017).  

Motivasi kerap kali dipahami dalam masyarakat sebagai bentuk 

‘semangat’, sementara hasil belajar merujuk pada pencapaian individu 
dalam mengembangkan kemampuan melalui upaya yang mencakup aspek 

kognitif, afektif, psikomotor, serta kombinasi dari ketiganya. Proses ini 
memberikan pengalaman yang berlangsung dalam jangka waktu tertentu, 

sehingga menghasilkan perubahan pengetahuan dan keterampilan yang 
didapat melalui pengamatan langsung maupun tidak langsung dan bersifat 

permanen. Hasil belajar seseorang kemudian dapat dilihat dari nilai 
evaluasi yang diperolehnya (S. Rahman, 2021).  

 

2. Penanaman Nilai-nilai Moral 
Evaluasi yang diiringi dengan pengajaran tentang tanggung jawab 

atas setiap perbuatan (baik atau buruk) akan mendorong siswa untuk 
memiliki sikap yang positif, seperti integritas, kedisiplinan, dan tanggung 

jawab. Ketika siswa memahami bahwa setiap perbuatan memiliki 
konsekuensi, mereka akan terdorong untuk mengembangkan sikap positif 

seperti integritas, kedisiplinan, dan rasa tanggung jawab. Sikap ini tidak 
hanya membantu mereka dalam pencapaian akademis, tetapi juga dalam 

kehidupan sehari-hari, karena mereka belajar menghargai setiap proses 

dan bertanggung jawab atas hasilnya. Dengan demikian, evaluasi yang 
bermakna dapat membangun kesadaran dalam diri siswa untuk selalu 

berbuat baik dan terus memperbaiki diri, sehingga meningkatkan kualitas 
mereka sebagai individu yang siap menghadapi tantangan di masa depan. 

Selain itu evaluasi terhadap program pendidikan karakter dapat 
mendukung sekolah dan lembaga pendidikan dalam meningkatkan mutu 

pendidikan. Melalui pemahaman mengenai keberhasilan yang telah dicapai 

dan area yang perlu diperbaiki, program pendidikan karakter dapat 
disesuaikan serta ditingkatkan. Sehingga dapat berperan dalam membantu 

siswa membentuk kepribadian yang baik, berkembang secara menyeluruh, 
dan mempersiapkan kehidupan yang produktif. Siswa perlu belajar 

berpikir kritis mengenai berbagai nilai yang mereka anut dan memahami 
bagaimana nilai-nilai tersebut memengaruhi tindakannya dalam berbagai 

situasi (Munandar et al., 2023).  
Dalam memperkuat moral generasi muda lingkungan sekolah 

merupakan salah satu tempat utama. Diperlukan pendekatan serta 

langkah-langkah strategis, berkesinambungan, dan menyeluruh untuk 
menangani permasalahan moral ini melalui para siswa. Oleh karena itu, 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

102 

 

partisipasi dan keterlibatan semua pihak menjadi bagian dari pendekatan 

yang terpadu dan komprehensif dalam menanamkan nilai-nilai moral (Poni, 

Pangayow, & Ngiu, 2017).  
 

3. Feedback yang Membimbing  
Dalam evaluasi pembelajaran, perlu diberikan feedback yang tidak 

hanya menunjukkan kekurangan, tetapi juga mengarahkan peserta didik 
untuk memperbaiki dan meningkatkan kemampuan. Hal ini sejalan 

dengan nilai yang terkandung dalam ayat ini, di mana setiap tindakan kecil 

diperhitungkan dan memberi dampak yang dapat menjadi bahan 
introspeksi diri. 

Dalam memberikan jenis umpan balik harus menyesuaikan dengan 
kebutuhan peserta didik. Untuk perbaikan atas kesalahan yang dikerjakan 

siswa guru perlu berhati-hati saat memberikannya. Jika jenis umpan balik 
yang diberikan tidak sesuai, hal tersebut dapat memengaruhi kondisi 

emosional siswa, seperti menimbulkan rasa tidak nyaman, pesimisme, 
kurangnya motivasi, atau hilangnya rasa percaya diri akibat sering 

menerima teguran dari guru. Oleh karena itu, penting bagi guru untuk 

mempertimbangkan karakteristik siswa sebelum memberikan umpan balik 
(Harjasuganda, 2008). 

Umpan balik positif berfungsi sebagai penguat sosial yang 
menimbulkan emosi dan kognisi positif, sehingga siswa merasa lebih yakin 

dapat mengulangi keberhasilan di masa depan. Di sisi lain, umpan balik 
negatif siswa menjadi terbantu dalam menilai kinerja mereka secara lebih 

realistis serta akurat (Hendraswari et al., 2023).  

 
4. KESIMPULAN DAN SARAN 

Evaluasi pembelajaran dalam konteks QS. Az-Zalzalah ayat 7-8 
menekankan pentingnya setiap amal, sekecil apapun, baik atau buruk, yang akan 

mendapatkan balasan dari Allah. Penelitian ini bertujuan untuk menggali nilai-

nilai evaluasi yang diajarkan dalam Al-Qur'an dan bagaimana nilai-nilai tersebut 
dapat diimplikasikan dalam konteks pendidikan modern, khususnya dalam upaya 

pembentukan karakter siswa. Dalam penelitian ini, pendekatan tafsir dan 
literatur terkait digunakan untuk menggali makna evaluasi pembelajaran yang 

terdapat dalam ayat tersebut.  
Evaluasi merupakan proses sistematis yang bertujuan untuk 

menggambarkan dan menilai kemajuan peserta didik berdasarkan berbagai 

aspek, termasuk kognitif, afektif, dan psikomotorik. Dengan demikian, evaluasi 
tidak hanya berfokus pada hasil akademis, tetapi juga pada pengembangan 

karakter dan moral siswa. QS. Az-Zalzalah ayat 7-8 mengingatkan bahwa 
tindakan kecil pun memiliki konsekuensi di akhirat, sehingga penting bagi siswa 

untuk menyadari nilai dari setiap perbuatan yang mereka lakukan. 
Saran yang dapat diberikan adalah integrasi nilai-nilai moral dari QS. Az-

Zalzalah ayat 7-8 ke dalam kurikulum pendidikan agar siswa memahami 
pentingnya amal baik dan buruk. Sekolah sebaiknya menerapkan evaluasi yang 

lebih holistik, mencakup penilaian sikap dan perilaku siswa melalui observasi dan 

kegiatan sosial. Selain itu, pendidik perlu mendorong siswa untuk tidak 
meremehkan perbuatan kecil, baik dalam bentuk kebaikan maupun keburukan, 

karena setiap tindakan akan dipertanggungjawabkan di hadapan Allah. Dengan 
pendekatan ini, diharapkan siswa tidak hanya cerdas secara akademis tetapi juga 

memiliki karakter yang baik sesuai dengan ajaran agama. 
 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

103 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 
Abdullah, A. (2005). Tafsir Ibnu Katsir Jilid 8. In Pustaka Imam asy-Syafi’ i. 

Pustaka Imam asy-Syafi’ i. Retrieved from 
http://scioteca.caf.com/bitstream/handle/123456789/1091/Red2017-Eng-

8ene.pdf?sequence=12&isAllowed=y%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.regsciu

rbeco.2008.06.005%0Ahttps://www.researchgate.net/publication/3053204
84_Sistem_Pembetungan_Terpusat_Strategi_Melestari 

Anton, A., Maharani, A. P., Aisyah, N. S., Pasrah, R. F., Tanzillaila, S., & Sholiha, 
T. B. (2024). Implementasi Ajaran Al-Quran dalam Upaya Meningkatkan 

Toleransi Terhadap Umat Intoleransi Implementation of The Teachings of The 
Quran in Efforts to Increase Tolerance Towards Intolerant Communities. JICN: 
Jurnal Intelek Dan Cendekiawan Nusantara, 1(2), 753–760. 

Arifin, Z. (2019). Evaluasi Pembelajaran. Bandung: PT Remaja Rosdakarya. 
As-Suyuthi, J. (2008). Sebab Turunnya Ayat Al-Qur’an. Gema Insani. 

Ash-Shiddieqy, T. M. H. (2000). Tafsir Al-Qur’anul Majid An-Nur 5 (Surat 42-114). 
Semarang: PT. Pustaka Rizki Putra. 

Az-Zuhaili, W. (2013). Terjemahan Tafsir Al Munir. Gema Insani. 

Emda, A. (2017). Kedudukan Motivasi Belajar Siswa dalam Pembelajaran. 
Lantanida Journal, 5(2), 172–182. https://doi.org/10.22373/lj.v5i2.2838 

Fitrianti, L. (2018). Prinsip Kontinuitas dalam Evaluasi Proses Pembelajaran. Al-
Ishlah: Jurnal Pendidikan, 10(1), 89–102. Retrieved from 

http://www.journal.staihubbulwathan.id 

Harjasuganda, D. (2008). Pengembangan Konsep Diri yang Positif pada Siswa SD 
Sebagai Dampak Penerapan Umpan Balik (Feedback) dalam Proses 

Pembelajaran Penjas. Jurnal Pendidikan Dasar, 9(8), 1–6. 
Hendraswari, C. A., Kristianti, Y. D., Fadila, N. N., Martin, N., Yunita, S., & 

Susanti, A. I. (2023). Effective Feedback sebagai Evaluasi Pembelajaran 
Praktik di Laboratorium dan Klinik Pada Pendidikan Kesehatan: Literature 

Review. Jurnal Inovasi Pendidikan MH Thamrin, 7(2), 118–143. 

https://doi.org/10.37012/jipmht.v7i2.1739 
Hidayat, T., & Asyafah, A. (2019). Konsep Dasar Evaluasi dan Implikasinya Dalam 

Evaluasi Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di Sekolah. Al-Tadzkiyyah: 
Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 159–181. 

https://doi.org/10.24042/atjpi.v10i1.3729 

Huljannah, M. (2021). Pentingnya Proses Evaluasi Dalam Pembelajaran Di 
Sekolah Dasar. Educator (Directory of Elementary Education Journal), 2(2), 

164–180. https://doi.org/10.58176/edu.v2i2.157 
KBBI. (2016). Prinsip-KBBI Daring. Retrieved October 28, 2024, from KBBI 

website: https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/prinsip 
Kusmiyati, K. (2022). Konsep Dasar Evaluasi Pembelajaran. Lombok Tengah: 

Pusat Pengembangan Pendidikan dan Penelitian Indonesia. 

Lubis, R. N. (2018). Konsep Evaluasi dalam Islam. Sabilarrasyad: Jurnal 
Pendidikan Dan Ilmu Kependidikan, 3(1), 44–55. 

Magdalena, I., Fauzi, H. N., & Putri, R. (2020). Pentingnya Evaluasi dalam 
Pembelajaran dan Akibat Memanipulasinya. Bintang: Jurnal Pendidikan Dan 
Sains, 2(2), 244–257. https://doi.org/10.30640/dewantara.v2i1.722 

Mashudi, K. (2019). TELAAH TAFSIR Al-Muyassar Jilid VI Juz: 26-30. In Telaah 
Tafsir Al Muyassar. Inteligensia Media. 

Munandar, A., Alfian, M. R., Echa, A. J., Zora, K. A., Aprianti, A., Mulyani, G., … 
Pitriani, P. (2023). Evaluasi Program Pendidikan Karakter. INNOVATIVE: 

Journal Of Social Science Research, 3(6), 682–688. 

https://doi.org/10.37411/sjem.v3i1.1698 
Nurfadhilah, N., Siregar, A. A., Rabi’ah, V. M., & Nudin, B. (2021). Model Evaluasi 



JURNAL ILMU PENDIDIKAN(JIP)                                                                                          ISSN : 2301-7740 

104 

 

Pembelajaran Pada Masa New Normal: Studi Kasus di SDN 04 Kalisari 

Kabupaten Grobogan. El-Tarbawi, 14(2), 155–180. 

https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol12.iss2.art3 
Phafiandita, A. N., Permadani, A., Pradani, A. S., & Wahyudi, M. I. (2022). Urgensi 

Evaluasi Pembelajaran di Kelas. JIRA: Jurnal Inovasi Dan Riset Akademik, 
3(2), 111–121. https://doi.org/10.47387/jira.v3i2.262 

Poni, S., Pangayow, W., & Ngiu, Z. (2017). Penanaman Nilai-nilai Moral Siswa 

Melalui Program Religious Culture Bagi Siswa Sekolah Menengah Atas (SMA) 
Negeri 1 Tilamuta. Jurnal Riset Dan Pengembangan Ilmu Pengetahuan, 2(2), 

317–330. Retrieved from http://dx.doi.org/10.1016/j.tws.2012.02.007 
Rahman, A. A., & Nasryah, C. E. (2019). Evaluasi Pembelajaran. In Uwais Inspirasi 

Indonesia. 

Rahman, S. (2021). Pentingnya Motivasi Belajar dalam Meningkatkan Hasil 
Belajar Siswa. Prosiding Seminar Nasional Pendidikan Dasar, 289–302. 

https://doi.org/10.59246/alfihris.v2i3.843 
Ramadhani, F., Nahar, S., & Syaukani, S. (2018). Konsep Evaluasi Pendidikan 

dalam Al-Qur’an Surah Az-Zalzalah Ayat 7-8 dan Al-Baqarah Ayat 31-34. Edu-
Riligia: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam Dan Keagamaan, 2(2), 183–196. 

Retrieved from 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/eduriligia/article/download/1803/144
5 

Sutrisno, S., Yulia, N. M., & Fithriyah, D. N. (2022). Mengembangkan Kompetensi 
Guru dalam Melaksanakan Evaluasi Pembelajaran di Era Merdeka Belajar. 

ZAHRA: Research And Tought Elmentary School Of Islam Journal, 3(1), 52–60. 
Retrieved from https://jurnal.stai-

alazharmenganti.ac.id/index.php/ZAHRA/article/view/409 

 


